
 

MENDIDIK: Jurnal Kajian Pendidikan dan Pengajaran, 2025, Vol. 12 No. 1, Page: 40-52 

Open Access l Url: https://jm.ejournal.id/index.php/mendidik 
 

40 
 

 

 

 

 

 

 

MENDIDIK: Jurnal Kajian Pendidikan dan Pengajaran 
 

ISSN (Print): 2443-1435 || ISSN (Online): 2528-4290 

  

Evolusi Epistemologi Ilmu dari Yunani hingga 

Posmodernisme dan Implikasinya terhadap Paradigma 

Pendidikan Kontemporer 

Muhamad Ibnu Malik1, N. Fitri Amaliya 2, Urwah3,  Imroatus Sholihah4, Adang Hambali5 

1STAI Kharisma Cicurug Sukabumi, 2Institute Miftahul Huda Subang, 3,4,5UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung 

ARTICLE INFO 
 

ABSTRACT 

Article History: 

Received 10.12.2025 

Received in revised 

form 16.12.2025 

Accepted 17.12.2025 

Available online 

30.04.2026 

 This study examines the evolution of the epistemology of science from classical Greek 

thought, Islamic scientific tradition, empirical modernism, to relativistic postmodernism, 

and analyzes its implications for contemporary educational paradigms. The purpose of 

this study is to identify the epistemological character of each historical phase, find 

similarities and differences related to the sources and validity of knowledge, and 

formulate their influence on educational theory, learning approaches, and curriculum 

development in the modern and postmodern eras. This study uses a qualitative approach 

with a literature study method through the analysis of primary philosophical sources and 

secondary academic literature. Data are classified thematically and analyzed using content 

analysis techniques. The results show that Greek epistemology emphasizes rationality; 

Islamic epistemology is integrative between revelation, reason, and empiricism; modern 

epistemology prioritizes scientific empiricism and objectivity; while postmodern 

epistemology views knowledge as plural and contextual. The study concludes that these 

epistemological dynamics have a significant influence on educational paradigms. 

Modernism gave rise to objective and competency-based education; postmodernism gave 

rise to collaborative, contextual, and learner-centered learning; Meanwhile, Islamic 

epistemology offers an integrative paradigm that balances intellectual, empirical, and 

moral aspects. This research contributes theoretically as a cross-historical epistemological 

framework and practically as a reference for developing holistic and adaptive curricula 

and learning models. 

  

Keywords: 

Epistemologi Ilmu; Paradigma Pendidikan; Posmodernisme. 

 

PENDAHULUAN 

Sejarah perkembangan ilmu pengetahuan merupakan perjalanan panjang yang ditandai oleh 

perubahan paradigma epistemologis dari masa ke masa, mulai dari tradisi Yunani klasik hingga era 

posmodernisme kontemporer (Sundaro, 2022). Epistemologi dalam konteks ini mencakup kajian 

filosofis tentang hakikat pengetahuan, cara memperolehnya, dan bagaimana memvalidasinya 

 
1 Corresponding author’s address: STAI Kharisma Cicurug Sukabumi;  

e-mail: muhammadibnu2348@gmail.com 

 

This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 
International License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, 
provided the original work is properly cited. ©2026. 

DOI. 10.30653/003.0121.463 

 

  

 

 

mailto:muhammadibnu2348@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

41 

 

(Daulay dkk., 2022). Pada masa Yunani klasik, filsafat ilmu dibangun atas dasar rasionalitas yang 

kuat; tokoh-tokoh seperti Plato dan Aristoteles menempatkan akal sebagai sumber legitimasi 

pengetahuan sehingga lahir paradigma logis dan sistematis (Karimaliana dkk., 2023). Perubahan 

signifikan kemudian terjadi pada masa keilmuan Islam abad pertengahan, di mana epistemologi 

berkembang menjadi integrative menggabungkan dimensi rasio, wahyu, dan pengalaman empiris. 

Model ini menghasilkan sistem pengetahuan yang holistik, moral, dan berorientasi peradaban. 

Memasuki era renaisans dan modern, epistemologi bertransformasi menuju empirisme dan 

positivisme, menjadikan observasi dan verifikasi empiris sebagai standar kebenaran ilmiah 

(Setiawan, 2024). Fase kontemporer kemudian ditandai oleh munculnya posmodernisme yang 

menolak klaim universalitas pengetahuan dan memandang pengetahuan sebagai konstruksi sosial 

yang dinamis (Erlina & Helmi Syaifuddin, 2024). Pergeseran epistemologis antar periode tersebut 

menunjukkan bahwa epistemologi ilmu tidak bersifat statis, melainkan bersifat evolutif dan 

dipengaruhi konteks sosial, budaya, serta peradaban. 

Perubahan epistemologi tersebut tidak hanya berdampak dalam ranah filsafat, tetapi juga 

berdampak luas pada paradigma pendidikan. Pendidikan modern yang tumbuh dalam tradisi 

empirisme dan positivisme lebih menekankan dimensi kognitif dan objektivitas, sehingga aspek 

afektif dan spiritual kurang diperhatikan. Hal ini menimbulkan tantangan serius dalam pendidikan 

kontemporer, yang cenderung teknokratis, instrumentalis, dan berorientasi pada penguasaan 

keterampilan semata. Sebaliknya, epistemologi Islam menawarkan paradigma pendidikan yang 

integratif antara akal, moralitas, dan nilai transendental, sehingga proses pendidikan tidak hanya 

membentuk intelektualitas, tetapi juga karakter dan etika (Ainul Yakin & Suyadi, 2025). Pergeseran 

epistemologi dalam sejarah tersebut membuktikan adanya hubungan yang erat antara fondasi 

epistemologis dan orientasi paradigma pendidikan. Persoalan utama yang kemudian muncul 

adalah bagaimana evolusi epistemologi dari Yunani hingga posmodernisme dapat menjadi dasar 

konseptual dalam membangun paradigma pendidikan kontemporer yang lebih integral, 

humanistik, dan relevan dengan tantangan zaman. Dengan kondisi pendidikan global yang 

mengalami krisis nilai dan dominasi pendekatan teknis, kebutuhan terhadap landasan 

epistemologis yang seimbang menjadi semakin mendesak. 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas perkembangan epistemologi dalam sudut pandang 

masing-masing fase sejarah. Namun, kajian tersebut masih bersifat parsial karena pembahasan 

tentang Yunani, Islam, modern, dan posmodernisme sebagian besar dilakukan secara terpisah tanpa 

analisis longitudinal yang menempatkannya dalam satu alur evolusi epistemologis. Kajian 

pendidikan kontemporer juga cenderung membahas aspek metodologi dan kurikulum tanpa 

mengaitkannya dengan fondasi epistemologis historis. Penelitian Muhammad Priyatna 

menunjukan adanya upaya rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam dalam merespons krisis 

nilai, namun belum menyentuh aspek interkoneksitas dengan epistemologi era lain secara 

komprehensif (Priyatna, 2019). Dengan demikian, novelty artikel ini terletak pada upaya mengkaji 

dinamika epistemologi dari Yunani klasik, Islam abad pertengahan, modern, hingga 

posmodernisme sebagai satu evolusi epistemologis yang saling berkelindan, dan kemudian 

menelaah implikasi konseptualnya terhadap pembentukan paradigma pendidikan kontemporer. 

Dengan sudut pandang transhistoris-intelektual, artikel ini menawarkan perspektif baru yang 

belum banyak disentuh dalam literatur akademik. 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis karakteristik epistemologi pada 

tiap fase sejarah perkembangan ilmu, mengidentifikasi persamaan dan perbedaannya, serta 

menelaah implikasinya bagi pembentukan paradigma pendidikan kontemporer. Urgensinya 

terletak pada kebutuhan dunia pendidikan untuk mendapatkan landasan epistemologis yang tidak 

hanya teknis dan rasional, tetapi juga reflektif, etis, dan humanistik. Artikel ini berargumentasi 

bahwa pemahaman terhadap evolusi epistemologi historis dapat menghasilkan konstruksi 

paradigma pendidikan yang lebih integral, seimbang, dan kontekstual. Dari sisi akademik, artikel 

ini memberikan kontribusi terhadap kajian filsafat pendidikan dengan menghubungkan 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

42 

 

epistemologi secara lintas periode. Dari sisi praktis, artikel ini menjadi rujukan bagi pendidik, 

pengambil kebijakan, dan pengembang kurikulum untuk merumuskan orientasi pendidikan yang 

adaptif namun tetap memiliki dasar nilai yang kuat karena memiliki kontribusi teoritis dan praktis 

yang signifikan bagi pengembangan paradigma pendidikan masa kini. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research). 

Pemilihan desain penelitian ini didasarkan pada karakter penelitian yang berfokus pada 

penelusuran historis dan analisis konseptual terhadap perkembangan epistemologi dan 

implikasinya terhadap paradigma pendidikan. Creswell menyatakan bahwa pendekatan kualitatif 

tepat digunakan untuk menganalisis konsep, ide, dan fenomena yang tidak mungkin direduksi 

dalam bentuk angka (Creswell & Creswell, 2017). Library research juga relevan dalam kajian filsafat 

ilmu karena sumber data utamanya berupa teks ilmiah yang dianalisis secara kritis. 

Data penelitian terdiri atas sumber primer dan sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya 

filosofis klasik yang membahas epistemologi Yunani, Islam, modern, dan posmodern. Sedangkan 

sumber sekunder berupa buku metodologi, artikel jurnal, hasil penelitian sebelumnya, dan publikasi 

ilmiah kontemporer yang relevan dengan teori epistemologi dan filsafat pendidikan. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni penelusuran sistematik pada database 

jurnal, repository akademik, serta katalog buku. 

Prosedur penelitian terdiri atas beberapa langkah utama. Pertama, identifikasi dan seleksi sumber 

berdasarkan kredibilitas, relevansi, dan tahun publikasi (preferensi lima tahun terakhir untuk kajian 

kontemporer). Kedua, kritik sumber baik dari aspek otoritas penulis maupun validitas isi. Ketiga, 

klasifikasi data tematik meliputi konsep epistemologi klasik, Islam, modern, posmodern, serta 

implikasinya terhadap paradigma pendidikan. Keempat, analisis isi (content analysis) dilakukan 

untuk menemukan hubungan argumentatif dan evolusi pemikiran antar periode epistemologis. 

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber serta pembacaan komprehensif sebagaimana 

dianjurkan dalam analisis kualitatif (Creswell & Creswell, 2017). 

Hasil analisis disajikan secara deskriptif-analitis dengan menekankan argumentasi filosofis, 

konsistensi logis, dan relevansi historis. Desain penelitian ini memungkinkan dihasilkannya sintesis 

konseptual yang komprehensif dan mendalam dalam memahami hubungan antara evolusi 

epistemologi dan paradigma pendidikan kontemporer. 

DISKUSI 

Karakteristik Epistemologi Ilmu pada Tiap Fase Perkembangan, Mulai dari Yunani Klasik, 

Tradisi Keilmuan Islam, Renaisans Modern hingga Posmodernisme 

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa epistemologi ilmu dalam sejarah peradaban manusia 

mengalami perkembangan yang signifikan dan bersifat evolutif. Setiap fase peradaban tidak hanya 

menawarkan metode yang berbeda dalam memperoleh pengetahuan, tetapi juga membangun 

paradigma berpikir yang berdampak pada cara manusia memahami realitas. Perkembangan 

epistemologi dari Yunani klasik menuju Islam, kemudian ke Renaisans modern dan 

posmodernisme, bukanlah alur linear yang sederhana, tetapi merupakan dialektika filosofis yang 

dipengaruhi konteks sosial, religius, dan budaya suatu zaman. Hal ini sesuai dengan pernyataan 

dari hasil penelitian Nurpina dan rekannya menunjukkan bahwa epistemologi tidak bersifat statis, 

tetapi dinamis, reflektif, dan responsif terhadap perkembangan kehidupan manusia (Nurpina dkk., 

2025). 

Karakter utama epistemologi Yunani klasik ditemukan pada dominasi rasio (logos) sebagai sumber 

legitimasi pengetahuan. Tokoh seperti Socrates, Plato, dan Aristoteles meletakkan dasar bahwa 

kebenaran dapat dicapai melalui penalaran logis dan proses dialektika intelektual. Penelitian 

menemukan bahwa epistemologi Yunani berakar pada prinsip rasionalisme, di mana akal menjadi 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

43 

 

alat untuk menyingkap esensi realitas. Plato mengajukan konsep episteme sebagai pengetahuan yang 

bersifat tetap dan universal, sedangkan Aristoteles mengembangkan metode induktif-deduktif 

sebagai perangkat intelektual (Maryani dkk., 2024). Pada perkembangan selanjutnya, epistemologi 

Yunani menjadi rujukan fundamental dalam tradisi filsafat Barat karena menawarkan kerangka 

metodologis yang sistematis dan koheren dalam membangun ilmu pengetahuan. Hasil kajian dalam 

penelitian ini menegaskan bahwa karakteristik utama epistemologi Yunani adalah rasional, logis, 

sistematis, dan menempatkan pengetahuan sebagai produk akal manusia yang terlepas dari wahyu 

atau intuisi spiritual. 

Berbeda dengan paradigma Yunani, tradisi epistemologi Islam abad pertengahan menunjukkan 

karakter integratif. Pengetahuan dalam Islam dipahami melalui sinergi antara wahyu (al-Qur’an), 

akal (al-aql), dan pengalaman empiris (tajribah). Berdasarkan telaah pustaka, penelitian menemukan 

bahwa epistemologi Islam tidak memutuskan hubungan antara akal dan wahyu; justru keduanya 

dipandang sebagai dua instrumen epistemologis yang saling melengkapi. Tokoh seperti Ibn Sina, 

Al-Farabi, Al-Ghazali, dan Ibn Rushd tidak menolak rasionalitas, tetapi menempatkannya dalam 

kerangka moral dan spiritual. Bahrudin menegaskan bahwa epistemologi Islam memandang 

pengetahuan sebagai amanah yang bertujuan membentuk manusia yang beradab (Bahrudin dkk., 

2025). Oleh sebab itu, karakteristik epistemologi Islam bersifat holistik, integratif, hierarkis, dan 

transendental. Kajian ini menemukan bahwa sistem epistemologi Islam menghasilkan ilmu yang 

tidak hanya bersifat fungsional tetapi juga bermakna secara spiritual dan etis. 

Epistemologi Islam juga mengembangkan teori validitas pengetahuan secara unik. Al-Ghazali 

diantaranya mengkritik eksklusivitas rasionalis Yunani dan membuka ruang bagi ma’rifah (ilmu 

intuitif) dalam memperoleh pengetahuan. Oleh karena ini, karakter epistemologi Islam lebih kaya 

dibanding Yunani karena selain menghargai rasionalitas, ia juga menerima validitas wahyu dan 

intuisi. Melihat pada konsep pendidikan, paradigma epistemologi Islam sangat relevan untuk 

membentuk humanitas dan keutuhan kepribadian peserta didik. Penelitian Zahwan dan Nursikin 

menyatakan bahwa epistemologi Islam berhasil melandasi pedagogi pendidikan Islam yang bersifat 

karakterologis dan humanistic (Zahwan & Nursikin, 2025). Temuan ini memperkuat bahwa 

epistemologi Islam merupakan jembatan antara dimensi rasional dan spiritual manusia. 

Memasuki fase Renaisans dan Modern, epistemologi mengalami transformasi drastis. Logika klasik 

dipertahankan tetapi arah epistemologi beralih ke empirisme dan positivisme. Berdasarkan hasil 

studi pustaka, ditemukan bahwa karakter epistemologi modern bersifat objektif, kuantitatif, 

terukur, dan berbasis observasi empiris. Rasionalisme Cartesian dan empirisme Baconian 

menempatkan pengalaman empiris sebagai dasar utama pengetahuan. Perkembangan ilmu 

pengetahuan modern kemudian memunculkan metode ilmiah (scientific method) yang menjadi 

standar dalam penelitian ilmiah. Andi Agni Pratista dan rekannya menjelaskan bahwa epistemologi 

modern berupaya menghilangkan subjektivitas dan mengarahkan ilmu agar bebas nilai (value-free) 

(A. Pratista dkk., 2025). Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa karakter epistemologi modern 

bersifat reduksionis, teknokratis, dan mengabaikan dimensi moral dan spiritual dalam memahami 

realitas. 

Namun demikian, epistemologi modern membawa dampak besar bagi kemajuan ilmu dan 

teknologi. Pendidikan modern menjadi lebih sistematis, efisien, dan produktif. Akan tetapi, 

penelitian ini juga mengidentifikasi kelemahan epistemologi modern berupa pemisahan antara 

pengetahuan dan nilai, sehingga menimbulkan krisis moral dalam pendidikan. Hal ini didukung 

oleh temuan pada penelitian Karimaliana dan rekannya yang menyatakan bahwa epistemologi 

modern menciptakan sistem pendidikan yang mekanistik dan cenderung mengobjektifikasi peserta 

didik (Karimaliana dkk., 2023). 

Fase berikutnya, posmodernisme, hadir sebagai kritik atas absolutisme dan klaim universalitas 

epistemologi modern. Berdasarkan hasil kajian pustaka, epistemologi posmodern menolak klaim 

kebenaran tunggal dan memandang pengetahuan sebagai konstruksi sosial yang dipengaruhi 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

44 

 

konteks budaya, kekuasaan, dan bahasa. Arjuna dan Supriyanto pada hasil penelitiannya 

menjelaskan bahwa epistemologi posmodern membuka ruang pluralitas epistemik, 

intersubjektivitas, dan perspektivisme (Arjuna & Supriyanto, 2023). Hasil penelitian ini 

menunjukkan bahwa karakter epistemologi posmodern bersifat inklusif, interpretatif, relativistik, 

dan anti-hegemoni. Dalam pendidikan, paradigma posmodern menuntut pendekatan pembelajaran 

berbasis dialogis, multikultural, dan reflektif. Oleh karena itu, posmodernisme mengoreksi 

kelemahan modernisme yang terlalu teknokratis dan reduksionis. 

Perbandingan mendalam yang diperoleh dari analisis pustaka menunjukkan bahwa masing-masing 

fase perkembangan epistemologi memiliki karakteristik unik yang saling melengkapi. Yunani 

menawarkan struktur metodologis; Islam menawarkan sintesis rasional spiritual; modern 

menawarkan empirisme dan teknologi; posmodern menawarkan kritik dan pluralitas. Temuan ini 

menegaskan bahwa epistemologi sebagai fondasi teori pendidikan tidak dapat dipahami secara 

parsial tetapi harus ditempatkan dalam konteks historis dan dialektis. Kajian ini menunjukkan 

bahwa karakteristik epistemologi ilmu pada tiap fase merupakan refleksi dari kebutuhan intelektual 

masyarakat pada zamannya, namun sekaligus dapat dikontekstualisasikan dalam desain 

pendidikan masa kini. 

Persamaan dan Perbedaan Mendasar antara Model Epistemologi pada Fase Yunani, Islam, 

Modern dan Posmodernisme dalam Memandang Sumber dan Validitas Pengetahuan. 

Kajian terhadap model epistemologi pada empat periode sejarah pemikiran Yunani klasik, Islam, 

modern, dan posmodernisme menunjukkan adanya kesinambungan intelektual sekaligus 

pergeseran paradigma yang signifikan terkait sumber, metodologi, dan validitas pengetahuan. 

Masing-masing fase menampilkan karakteristik unik dalam memahami kebenaran dan legitimasi 

epistemik, tetapi pada saat yang sama masih ditemukan titik-titik pertemuan yang menunjukkan 

adanya integrasi historis dalam perkembangan ilmu. Analisis ini diperoleh melalui penelusuran 

terhadap literatur klasik, sumber primer filosofis, serta artikel ilmiah dalam rentang waktu satu 

dekade terakhir yang membahas epistemologi perbandingan. 

Secara umum, epistemologi Yunani klasik berpijak pada rasionalitas murni. Pengetahuan dipahami 

sebagai hasil kontemplasi rasional terhadap hakikat realitas. Plato menekankan bahwa pengetahuan 

sejati adalah pengetahuan yang bersifat tetap, abstrak, dan dapat dicapai melalui akal yang terlatih. 

Aristoteles kemudian mengembangkan pendekatan rasional dengan struktur logika yang sistematis, 

menjadikan metode silogistik sebagai alat validasi pengetahuan. Dengan demikian, sumber utama 

pengetahuan pada era Yunani adalah rasio (reason), dan kebenaran divalidasi melalui koherensi 

logis. 

Berbeda dari tradisi Yunani klasik, epistemologi Islam menempuh pendekatan integratif, 

menggabungkan rasionalitas dan spiritualitas. Pengetahuan tidak hanya bersumber dari akal, tetapi 

juga dari wahyu sebagai sumber epistemik tertinggi. Para ilmuwan Muslim seperti al-Farabi, Ibn 

Sina, al-Ghazali, dan Ibn Rusyd memberikan ruang yang proporsional antara empirisme dan 

rasionalisme, namun tetap menempatkan Al-Qur’an sebagai legitimasi ontologis dan epistemologis 

tertinggi. Dalam literatur kontemporer, pendekatan ini disebut epistemologi tauhidi, yaitu 

pandangan bahwa seluruh kebenaran berasal dari Allah dan ilmu harus mengarah pada 

kemaslahatan. Seperti yang ditegaskan oleh Al-Attas pada artikel Basuki dan rekannya bahwa 

validitas ilmu harus mampu mengantarkan manusia kepada pengenalan terhadap realitas tertinggi 

(hakikat), bukan sekadar realitas material (Basuki dkk., 2023). 

Memasuki era modern, perubahan epistemologi muncul melalui gerakan Renaisans dan Revolusi 

Ilmiah. Modernisme menekankan empirisme dan metode ilmiah sebagai sumber validitas 

pengetahuan. Pengetahuan harus dapat diuji secara empiris, terukur, dan dapat diulang kembali 

dalam kondisi yang sama. Metode ilmiah menjadi standar universal bagi pengujian kebenaran, dan 

rasionalitas dipahami dalam konteks empiris. Descartes memulai gerakan ini dengan “cogito”, 

namun kemudian epistemologi modern berkembang menuju positivisme yang menolak dimensi 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

45 

 

metafisik dan teologis sebagai sumber epistemik. Model epistemologi modern ini sangat 

menekankan objektivitas dan pengujian empiris. 

Selanjutnya, posmodernisme membawa kritik yang tajam terhadap epistemologi modern. Gerakan 

posmodern menolak klaim objektivitas pengetahuan universal, menganggap kebenaran sebagai 

konstruksi sosial, bahasa, dan budaya. Foucault, Derrida, dan Lyotard menegaskan bahwa 

pengetahuan tidak pernah bebas nilai, melainkan selalu berada dalam relasi kuasa, diskursus, dan 

interpretasi. Validitas pengetahuan dalam konteks posmodernisme tidak ditentukan oleh 

korespondensi atau empirisme, tetapi oleh pluralitas makna, relativitas konteks, dan proses 

dekonstruksi. Bila dicermati secara mendalam, terdapat persamaan dan perbedaan mendasar antara 

keempat fase epistemologi tersebut. Persamaannya adalah bahwa keempatnya sama-sama berupaya 

memaknai realitas dan mencari legitimasi pengetahuan yang dapat diterima secara rasional atau 

kontekstual.  

Epistemologi Yunani, Islam, modern, dan posmodernisme juga mengakui pentingnya struktur 

metodologis dalam mencapai kebenaran, meskipun bentuknya berubah sesuai perkembangan 

budaya dan intelektual. Namun, perbedaannya lebih banyak dan bersifat fundamental. Perbedaan 

yang paling mendasar adalah dalam hal sumber pengetahuan. Pada era Yunani, sumber utama 

adalah akal murni; pada tradisi Islam, sumbernya adalah akal dan wahyu; pada modernisme, 

sumbernya adalah eksperimen empiris; sementara pada posmodernisme, sumber pengetahuan 

dipandang tidak tunggal dan relatif. Perbedaan lainnya terletak pada kriteria validitas: Yunani 

menekankannya pada konsistensi logis; Islam pada kesesuaian antara akal dan wahyu serta 

kemaslahatan; modern pada verifikasi empiris; posmodernisme pada konteks sosial-budaya dan 

interpretasi. 

Kajian pustaka kontemporer ikut memperkuat analisis tersebut. Misalnya, Himmah dan Khumaini 

menegaskan bahwa epistemologi Islam bersifat integratif, menyatukan empirisme dan 

spiritualisme, tetapi tidak mengabsolutkan empirisme sebagaimana modernism (Himmah & 

Khumaini, 2024). Sementara itu, Dalgarno menunjukkan bahwa epistemologi modern mengalami 

krisis validitas karena mengabaikan dimensi metafisik dan moral, sehingga melahirkan kritik 

posmodern. Artikel terbaru oleh Erlina dan Helmi Syaifuddin menjelaskan bahwa posmodernisme 

membuka ruang pluralitas pengetahuan, tetapi juga menimbulkan tantangan serius terhadap klaim 

kebenaran universal (Erlina & Helmi Syaifuddin, 2024).  

Menariknya, beberapa peneliti mengemukakan bahwa epistemologi Islam sebenarnya menawarkan 

jalan tengah antara modernisme dan posmodernisme. Islam menerima metode empiris sebagai salah 

satu instrumen memperoleh ilmu, tetapi tidak menafikan dimensi nilai dan moralitas. Hal ini 

ditegaskan oleh Ahmad Sahid dan rekannya yang menyimpulkan bahwa epistemologi tauhidi dapat 

dijadikan paradigma alternatif dalam menjawab tantangan relativisme posmodern tanpa kembali 

pada doktrin objektivisme modern yang kaku (Ahmad Sahid dkk., 2024). 

Dalam perspektif filsafat ilmu, keempat fase epistemologi tidak dapat diposisikan secara linear atau 

dikotomis, melainkan saling melengkapi. Epistemologi Yunani memberikan dasar logika, 

epistemologi Islam memberikan integrasi nilai transendental, epistemologi modern memberikan 

landasan metodologi empiris, dan epistemologi posmodern memberikan kritik terhadap 

absolutisasi kebenaran. Dengan demikian, perkembangan epistemologi lebih tepat dipahami 

sebagai dialog historis daripada konflik paradigmatik. 

Dari hasil analisis data pustaka ini dapat disimpulkan bahwa perbedaan epistemologi pada keempat 

fase terutama berkaitan dengan cara memandang sumber pengetahuan dan standar validitas. 

Namun terdapat titik temu berupa upaya sistematis untuk mengkaji realitas dengan metode yang 

dapat dipertanggungjawabkan. Keempat epistemologi tersebut tetap memiliki kontribusi signifikan 

dalam perkembangan ilmu pengetahuan, dan kajian komparatif menunjukkan bahwa pemikiran 

epistemologis tidak berhenti, tetapi selalu bertransformasi sesuai tuntutan zaman. 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

46 

 

Dengan hasil kajian ini, dapat dipahami bahwa epistemologi Islam memiliki relevansi kuat dalam 

diskursus global kontemporer, terutama sebagai paradigma integratif yang mampu 

mengakomodasi metodologi empiris modern tanpa kehilangan landasan nilai yang dipandang 

hilang dalam epistemologi modern dan posmodern. Oleh sebab itu, pengembangan epistemologi 

Islam dalam konteks akademik harus terus dilakukan agar mampu menjawab problem epistemik 

modern maupun relativisme posmodern secara konstruktif. 

Dinamika Evolusi Epistemologi Ilmu dan Pengaruhnya Terhadap Paradigma Berpikir serta 

Orientasi Keilmuan dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

Kajian mengenai dinamika epistemologi ilmu dari era Yunani klasik, tradisi Islam, modernisme, 

hingga posmodernisme menunjukkan bahwa perkembangan cara manusia memahami pengetahuan 

bukan hanya fenomena historis, tetapi memiliki implikasi langsung terhadap cara berpikir, pola 

penelitian, serta orientasi pendidikan masa kini. Evolusi epistemologi bukanlah proses stagnan; ia 

merupakan transformasi konseptual yang memengaruhi struktur kurikulum, metode pembelajaran, 

orientasi riset, serta desain pendidikan sebagai sistem sosial. Oleh karena itu, memahami dinamika 

epistemologi tidak hanya bermanfaat bagi bidang filsafat ilmu, tetapi menjadi kunci bagi pembaruan 

paradigma pendidikan kontemporer. 

Pewarisan rasionalitas Yunani klasik ke dunia modern dan posmodern memberikan gambaran 

bahwa ilmu tidak dapat dilepaskan dari tradisi epistemik yang membentuknya. Tradisi Yunani 

menempatkan rasio sebagai sumber tertinggi; metode argumentatif dan logika menjadi motor 

pengembangan pengetahuan. Pengaruh ini terlihat jelas dalam pembelajaran kritis, berpikir logis, 

serta kemampuan inkuisi yang menjadi standar pendidikan modern. Dalam konteks pendidikan 

kontemporer, kemampuan berpikir kritis (critical thinking) dianggap sebagai capaian kognitif 

tertinggi dan tidak terlepas dari warisan epistemologi rasional Yunani. Beberapa literatur 

pendidikan terkini, seperti penjeleasan pada penelitian Nurviana dan Husnaini menegaskan bahwa 

penerapan berpikir logis dan argumentatif dalam pembelajaran modern merupakan warisan 

langsung paradigma epistemologis yang menempatkan rasio sebagai instrumen utama pencarian 

kebenaran (Nurviana & M. Husnaini, 2025).  

Selanjutnya, tradisi epistemologi Islam memberikan kontribusi besar bagi orientasi pendidikan 

kontemporer, khususnya dalam aspek integratif ilmu, keseimbangan antara spiritualitas dan 

empirisme, serta nilai etika. Epistemologi Islam memandang ilmu bukan sekadar hasil rasio dan 

pengalaman empiris, tetapi sebagai sarana mencapai tujuan moral dan kebermaknaan hidup. Model 

integratif ini menjadi inspirasi bagi pengembangan pendidikan karakter, pendidikan holistik, serta 

pendidikan berbasis nilai (value based education) di berbagai teori pendidikan modern. Dalam 

literatur kontemporer, penelitian oleh Purba menunjukkan bahwa epistemologi Islam menjadi 

paradigma alternatif untuk mengatasi krisis moral pendidikan modern yang terlalu fokus pada 

aspek kognitif tetapi mengabaikan dimensi afektif dan spiritual (Purba, 2025). 

Evolusi menuju epistemologi modern menggeser orientasi ilmu ke ranah empirisme dan 

positivisme. Pada fase ini, validitas pengetahuan tidak lagi ditentukan oleh argumentasi rasional 

saja, tetapi melalui verifikasi dan pengujian empiris. Pengaruh terhadap pendidikan kontemporer 

tampak dalam standar penelitian ilmiah, pendekatan berbasis bukti (evidence based practice), serta 

dominasi metode kuantitatif. Pendidikan modern menekankan objektivitas, generalisasi, dan 

pencapaian kinerja melalui indikator terukur. Kurikulum modern menempatkan empirisme sebagai 

landasan evaluasi keberhasilan belajar, sehingga metode ilmiah menjadi pendekatan dominan 

dalam riset pendidikan. 

Namun, dinamika epistemologi tidak berhenti pada modernisme. Gerakan posmodern membawa 

kritik fundamental terhadap pendidikan yang terlalu positivistik. Menurut Lyotard, problem 

terbesar modernisme adalah klaim universalitas yang menafikan keragaman makna. 

Posmodernisme menegaskan bahwa pengetahuan bersifat kontekstual, dinamis, dan tidak tunggal. 

Pengaruh ini tampak jelas dalam paradigma pendidikan kontemporer yang mulai menekankan 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

47 

 

pendekatan konstruktivistik, student-centered learning, pembelajaran berbasis pengalaman, serta 

penghargaan terhadap lokalitas budaya. Penelitian oleh Friskila dan rekannya menunjukkan bahwa 

posmodernisme mendorong pendidikan tidak lagi memaksakan standar tunggal, tetapi membuka 

peluang bagi perbedaan gaya belajar, latar sosial, dan cara memaknai realitas (Friskila dkk., 2023). 

Pada fase kontemporer, dinamika epistemologi ini melahirkan model pendidikan alternatif yang 

lebih fleksibel, pluralis, dan reflektif. Salah satu konsekuensinya adalah hilangnya klaim objektivitas 

absolut dalam ilmu pendidikan. Pendidikan lebih dipahami sebagai ruang dialog antara 

pengetahuan, nilai, budaya, dan pengalaman. Pergeseran ini, menurut penelitian oleh Suryandari 

menuntut pendidik untuk tidak hanya menjadi pengajar ilmu empiris, tetapi juga fasilitator 

pemaknaan, pembentuk karakter, dan mediator sosio kultural (Suryandari, 2023). 

Walaupun demikian, dinamika epistemologi ini tidak bebas dari kritik internal. Modernisme 

dituduh memarginalisasi nilai, posmodernisme dituduh melahirkan relativisme ekstrem, sementara 

tradisi Yunani dianggap terlalu intelektualistik. Dalam titik ini, epistemologi Islam muncul sebagai 

model sintesis yang menawarkan jembatan antara empirisme, rasionalisme, dan moralitas. 

Epistemologi tauhidi yang menempatkan wahyu, akal, dan pengalaman dalam kesatuan integral 

menjadi paradigma yang dinilai relevan untuk pendidikan masa kini. Penelitian oleh Abdullah 

(2022) menegaskan bahwa paradigma integratif Islam dapat menjadi solusi bagi ketegangan 

epistemologis antara objektivisme modern dan relativisme posmodern. 

Dalam konteks orientasi keilmuan pendidikan, dinamika epistemologi membentuk kerangka 

metodologis baru yang lebih komprehensif. Pendidikan kontemporer tidak lagi hanya menilai hasil 

belajar melalui ujian empiris, tetapi juga melalui dimensi keterampilan berpikir kritis, kemampuan 

reflektif, dan integritas moral. Pendekatan transdisipliner yang berkembang dalam dua dekade 

terakhir merupakan konsekuensi langsung dari evolusi epistemologi. Pendidikan transdisipliner 

membuka ruang integrasi antara ilmu sosial, humaniora, teologi, dan sains. Ini menunjukkan bahwa 

evolusi epistemologi tidak sekadar historis, tetapi berpengaruh langsung terhadap penyusunan 

kurikulum dan desain pembelajaran. Dinamika ini juga berpengaruh terhadap orientasi riset 

pendidikan. Pada era modern, riset berfokus pada data kuantitatif yang mengukur efektivitas 

pembelajaran. Namun setelah pengaruh posmodernisme, penelitian kualitatif berkembang menjadi 

pendekatan dominan karena mampu menangkap fenomena sosial yang kompleks. Penelitian 

fenomenologi, etnografi, grounded theory, dan naratif menjadi metode penting dalam memahami 

makna pembelajaran. Hasil penelitian oleh Ilyas menunjukkan bahwa riset pendidikan mutakhir 

jauh lebih mencerminkan paradigma posmodern daripada paradigma positivistik murni (Ilyas, 

2024). 

Oleh karena itu, dapat dikatakan bahwa evolusi epistemologi melahirkan pendekatan pendidikan 

yang tidak tunggal. Pendidikan kontemporer merupakan hasil sintesis: ia mengambil rasionalitas 

dari tradisi Yunani, integrasi nilai dari tradisi Islam, ketelitian empiris dari modernisme, dan 

sensitivitas terhadap konteks dari posmodernisme. Dengan paradigma seperti ini, pendidikan tidak 

lagi sekadar transfer pengetahuan, tetapi menjadi arena pembentukan pemikiran kritis, moralitas, 

dan kemanusiaan. Berdasarkan uraian tersebut, hasil analisis pustaka ini menyimpulkan bahwa 

dinamika epistemologi ilmu memiliki pengaruh signifikan terhadap paradigma berpikir dan 

orientasi pendidikan kontemporer. Evolusi tersebut melahirkan model pendidikan yang lebih 

integral, reflektif, pluralis, dan berakar pada nilai. Pendidikan masa kini dibangun oleh proses 

dialog epistemologis, bukan oleh dominasi paradigma tunggal. Oleh karena itu, memahami evolusi 

epistemologi bukan hanya memperkaya pemahaman filsafat ilmu, tetapi juga menjadi fondasi bagi 

transformasi pendidikan yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

Implikasi Konseptual Perkembangan Epistemologi Ilmu terhadap Pembentukan Teori 

Pendidikan dan Pendekatan Pembelajaran pada Era Modern dan Posmodern 

Pemahaman terhadap perkembangan epistemologi ilmu dari masa Yunani, tradisi Islam, era 

modern, hingga posmodernisme menunjukkan bahwa setiap perubahan epistemik membawa 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

48 

 

konsekuensi langsung terhadap bagaimana ilmu didefinisikan, ditransmisikan, dipelajari, serta 

diterapkan dalam konteks pendidikan. Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa perubahan 

paradigma pengetahuan secara sistematis membentuk arah teori pendidikan, struktur kurikulum, 

metode pembelajaran, serta paradigma evaluasi yang digunakan oleh pendidik. Hal ini 

menunjukkan bahwa perkembangan epistemologi tidak bersifat abstrak atau filosofis murni, tetapi 

memiliki implikasi konseptual yang sangat signifikan terhadap praktik pendidikan kontemporer. 

Pada era modern, pendidikan dipengaruhi oleh epistemologi positivisme yang menempatkan 

pengetahuan sebagai suatu entitas objektif, terukur, dan empiris. Pengaruh ini tampak dalam 

pendekatan pembelajaran berbasis hasil (outcomes based education), penilaian kuantitatif, dan standar 

kompetensi yang dapat diukur. Paradigma ini mengasumsikan bahwa pengetahuan dapat dipilih 

secara sistematis dan dapat diajarkan melalui metode instruksional standar. Dalam konteks teori 

pendidikan, epistemologi modern melahirkan aliran behaviorisme dan teori belajar ilmiah yang 

menempatkan stimulus respon, pengukuran prestasi, dan pembiasaan sebagai inti proses 

pembelajaran. Sebagaimana dijelaskan oleh Parida dan rekannya behaviorisme bersandar pada 

keyakinan bahwa pengetahuan dapat dipindahkan melalui penguatan dan aturan objektif, yang 

merupakan warisan langsung dari epistemologi empiris modern (Parida dkk., 2021). 

Namun, temuan kajian literatur menunjukkan bahwa ketika memasuki era posmodern, pandangan 

epistemologis mengalami pergeseran yang sangat signifikan. Epistemologi posmodern memandang 

pengetahuan bukan lagi universal dan absolut, tetapi kontekstual, konstruktif, dan berdasarkan 

interpretasi sosial. Implikasi terhadap teori pendidikan sangat jelas: lahirlah konstruktivisme, 

humanisme, dan pendekatan pembelajaran berbasis proses. Pendidikan tidak lagi dipandang 

sebagai transfer informasi, tetapi sebagai proses aktif penciptaan makna oleh peserta didik. Menurut 

penelitian oleh Irawati dan rekannya menjelaskan bahwa konstruktivisme dipengaruhi oleh 

pandangan epistemik yang menekankan pluralitas pengetahuan, pengalaman individual, dan 

konteks sosial, yang merupakan karakter inti pemikiran postmodern (Irawati dkk., 2021). 

Perubahan epistemologis juga berdampak pada orientasi pembelajaran. Pendidikan modern 

cenderung mengukur keberhasilan berdasarkan indikator objektif, tetapi pendidikan posmodern 

menilai keberhasilan berdasarkan keaktifan, keotentikan pengalaman belajar, dan kemampuan 

reflektif. Hal ini terlihat dalam model pembelajaran berbasis proyek (project based learning), 

pembelajaran kolaboratif, pembelajaran berbasis masalah (PBL), serta model inquiry learning yang 

menjadi bagian inti pendidikan kontemporer. Penelitian oleh Pratami menegaskan bahwa 

pendekatan pembelajaran berbasis eksplorasi dan kolaborasi merupakan jawaban terhadap krisis 

pedagogis yang ditimbulkan oleh positivisme dalam pendidikan modern (Pratami, 2024). 

Di sisi lain, epistemologi Islam sebagai fase historis dengan paradigma integratif menawarkan 

kontribusi besar yang sering kali menjadi sintesis antara modern dan posmodern. Epistemologi 

Islam mengintegrasikan akal, pengalaman empiris, dan nilai moral secara serentak. Implikasi 

terhadap teori pendidikan tampak dalam konsep pendidikan holistik, pendidikan berbasis nilai 

(value-based education), dan pendidikan karakter (character education) yang kini menjadi perhatian 

global. Penelitian oleh Marjuki serta rekannya menegaskan bahwa paradigma epistemologi Islam 

memberikan kontribusi konseptual yang kuat bagi pendidikan kontemporer karena mampu 

menjembatani objektivitas modern dan relativisme posmodern dengan mengaitkan pengetahuan 

pada orientasi moral (Marjuki dkk., 2024). 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa pergeseran epistemologi ini secara konseptual memengaruhi 

proses desain kurikulum. Kurikulum modern yang berbasis konten atau subject-based curriculum 

mulai digantikan oleh kurikulum berbasis kompetensi, dan kemudian digeser lagi oleh kurikulum 

berbasis konsep, konteks, dan nilai (Muhamad Ibnu Malik dkk., 2023). Penelitian oleh Lubis 

menunjukkan bahwa kurikulum abad ke-21 menekankan kemampuan berpikir kritis, kreativitas, 

kemampuan kolaborasi, dan literasi digital, yang sangat dipengaruhi oleh epistemologi postmodern 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

49 

 

(Lubis dkk., 2023). Dengan demikian, epistemologi tidak hanya memengaruhi konsep pembelajaran, 

tetapi juga struktur pedagogis pada level kebijakan. 

Dalam tataran metodologis, hasil temuan penelitian pustaka menunjukkan bahwa paradigma 

penelitian pendidikan pada era kontemporer berkembang menjadi dua arah: pertama, riset 

kuantitatif yang menjadi ciri epistemologi modern; kedua, riset kualitatif dan naratif yang muncul 

akibat pengaruh epistemologi posmodern. Saat ini, riset pendidikan banyak menggunakan 

pendekatan mixed methods untuk mengintegrasikan objektivitas empiris dengan pemaknaan 

kontekstual. Penelitian oleh Creswell menegaskan bahwa paradigma penelitian kontemporer tidak 

dapat dilepaskan dari dinamika epistemologi yang melatarbelakanginya, sehingga pendekatan 

penelitian interdisipliner telah menjadi kebutuhan dalam pengembangan teori pendidikan. 

Temuan pustaka juga menunjukkan bahwa perkembangan epistemologi memiliki implikasi 

signifikan dalam pembentukan paradigma pembelajaran berbasis digital. Posmodernisme yang 

menolak otoritas tunggal mendorong demokratisasi pengetahuan melalui teknologi digital. E-

learning, pembelajaran berbasis jejaring sosial, micro learning, serta virtual learning environment 

menjadi bentuk implementasi epistemologi posmodern dalam pendidikan abad ke-21. Penelitian 

oleh Khadijatussoleha dan rekannya menunjukkan bahwa pembelajaran digital menandai 

perubahan konsep otoritas guru; guru tidak lagi sumber tunggal pengetahuan, tetapi fasilitator, ko-

konstruktur, dan mediator akses pengetahuan (Khodijatussoleha dkk., 2024). Hasil kajian ini juga 

menunjukkan bahwa perubahan epistemologi ini menyisakan tantangan konseptual. Pendidikan 

berbasis posmodernisme berpotensi melahirkan relativisme ekstrem apabila tidak disertai landasan 

filosofis yang kokoh. Oleh karena itu, beberapa teori kontemporer, seperti teori pendidikan holistik 

dan terintegrasi, mencoba mensintesis unsur positif modernisme (objektivitas, metodologi) dengan 

posmodernisme (kontekstualitas, pluralitas). Penelitian oleh Azzahra dan Gumaneli menegaskan 

bahwa paradigma pendidikan integratif mampu mengatasi ketegangan epistemologis dan 

menghasilkan model pembelajaran yang efektif secara kognitif, afektif, serta social (Azzahra & 

Gusmaneli, 2025). 

Dengan demikian, hasil analisis pustaka ini menyimpulkan bahwa perkembangan epistemologi 

ilmu memiliki implikasi konseptual yang mendalam terhadap teori pendidikan dan model 

pembelajaran. Epistemologi modern melahirkan pendekatan empiris dan objektif, sedangkan 

epistemologi posmodern menghasilkan pendekatan konstruktif, kontekstual, kolaboratif, dan 

reflektif. Epistemologi Islam berperan sebagai mediator yang memadukan rasionalisme, empirisme, 

dan nilai moral. Keseluruhan dinamika ini menegaskan bahwa pendidikan kontemporer harus 

dibangun berdasarkan paradigma epistemologis yang fleksibel, adaptif, integratif, dan reflektif. 

SIMPULAN 
Kajian pustaka ini menunjukkan bahwa evolusi epistemologi ilmu dari Yunani klasik hingga 

posmodernisme memiliki implikasi substansial dalam membangun paradigma pendidikan 

kontemporer. Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, diperoleh beberapa kesimpulan yang 

selaras dengan empat rumusan masalah. 

1. Epistemologi pada tiap fase perkembangan ilmu menunjukkan karakteristik yang berbeda sesuai 

dengan konteks peradaban yang melingkupinya. Pada masa Yunani klasik, pengetahuan 

berbasis rasionalitas dan penalaran logis; pada tradisi Islam berkembang paradigma integratif 

yang memadukan wahyu, akal, dan empirisme; pada era modern muncul positivisme dan 

empirisme sebagai fondasi ilmu objektif; sedangkan pada era posmodernisme pengetahuan 

ditafsirkan secara konstruktif, plural, dan kontekstual. Pergeseran ini menunjukkan bahwa 

epistemologi bukan sistem statis, melainkan dinamis dan responsif terhadap perubahan sosial 

dan intelektual. 

2. Perbedaan mendasar antara model epistemologi keempat fase terdahulu tampak pada sumber 

legitimasi pengetahuan dan cara memvalidasinya. Yunani menekankan rasio, Islam memadukan 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

50 

 

akal dan wahyu, modernisme menekankan observasi empiris terukur, sedangkan 

posmodernisme menghadirkan pluralitas dan relativitas epistemik. Meski demikian, terdapat 

pula persamaan, yakni bahwa semua fase sama-sama menempatkan epistemologi sebagai 

kerangka dasar untuk memperoleh kebenaran dan membangun peradaban ilmu. 

3. Evolusi epistemologi berdampak langsung terhadap paradigma berpikir dalam pendidikan 

kontemporer. Epistemologi modern memunculkan orientasi pendidikan objektif, sistematis, dan 

berbasis hasil, sedangkan epistemologi posmodern menciptakan model pembelajaran 

konstruktif, kolaboratif, dan reflektif. Sementara itu, epistemologi Islam berperan sebagai konsep 

integratif yang menjembatani aspek rasional, empiris, dan moral sehingga menjadi foundation 

teoritis bagi pendidikan holistik. Perubahan ini berimplikasi pada desain kurikulum, metodologi 

pembelajaran, serta paradigma penelitian pendidikan. 

4. Implikasi konseptual perkembangan epistemologi terhadap teori pendidikan dan pendekatan 

pembelajaran tampak pada munculnya model-model kontemporer seperti konstruktivisme, 

pembelajaran berbasis proyek, pembelajaran kolaboratif, dan pembelajaran digital. Perubahan 

epistemologi juga mempengaruhi karakter pendidikan berbasis nilai dan pendidikan 

berorientasi kompetensi. Sintesis antara rasionalisme modern dan relativitas posmodern melalui 

epistemologi Islam menghasilkan paradigma pendidikan yang lebih holistik, integratif, dan 

relevan dengan tantangan era global. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa evolusi epistemologi ilmu bukan sekadar 

sejarah intelektual, tetapi landasan filosofis bagi pembentukan teori pendidikan yang lebih adaptif, 

responsif, dan humanistik. Temuan ini diharapkan dapat memperkaya kajian filsafat pendidikan 

sekaligus menjadi referensi praktis dalam pengembangan kurikulum, model pembelajaran, dan 

kebijakan pendidikan. 

REFERENSI 

A. Pratista, A. A. P., H.H, Q. R., Aprillia, C. D., Fadilla, A. A., Fitri, A., Marcellina, E. S., & Kurniawan, 

T. (2025). Epistemologi Islam dan perbandingannya dengan epistemologi Barat. Jurnal 

Media Akademik (JMA), 3(11). 

Ahmad Sahid, T., Maulana, A., & Nurfaizah. (2024). Rekonstruksi Konsep Tauhid dalam Perspektif 

Filsafat: Pendekatan Epistemologis dan Ontologis. SETYAKI : Jurnal Studi Keagamaan 

Islam, 2(4), 60–69. https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i4.1360 

Ainul Yakin, A. & Suyadi. (2025). Hibridisasi Pendidikan Islam dan Neurosains: Implementasi 

Paradigma Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan 

Islam, 6(2), 153–167. https://doi.org/10.21154/maalim.v6i2.11739 

Arjuna, K., & Supriyanto, S. (2023). Hegemomoni Epistemologi Post-Modernisme Filsafat Ilmu 

Terhadap Penafsiran Al-Qur’an. Journal Education And Islamic Studies, 1(1), 1. 

https://doi.org/10.55062//JEDIES.2023.v1i1.159/5 

Azzahra, A. H., & Gusmaneli. (2025). Implementasi Strategi Pembelajaran Ekspositori dalam 

Pendidikan Agama Islam. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 3(3), 155–169. 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1100 

Bahrudin, A., Sukardi, I., Astuti, M., Bustomi, M., & Afryansyah, A. (2025). Filsafat Pendidikan Islam: 

Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Jurnal Ilmiah Dikdaya, 15(1), 44. 

https://doi.org/10.33087/dikdaya.v15i1.735 

Basuki, B., Rahman, A., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Perjalanan Menuju Pemahaman Yang 

Mendalam Mengenai Ilmu Pengetahuan: Studi Filsafat Tentang Sifat Realitas. Jurnal Ilmiah 

Global Education, 4(2), 722–734. https://doi.org/10.55681/jige.v4i2.815 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches (5 ed.). SAGE Publications. 

https://books.google.co.id/books?id=335ZDwAAQBAJ 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

51 

 

Daulay, L. S., Elmi, N., & Parapat, I. K. (2022). Epistemologi Filsafat dan Sains Persfektif Barat dan 

Islam dalam Dunia Pendidikan. Scafolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, 

4(3), 408–421. https://doi.org/DOI:%252010.37680/scaffolding 

Erlina, E. & Helmi Syaifuddin. (2024). Implikasi Postmodernisme Dalam Masyarakat Kontemporer 

(Analisis Paradigma Pemikiran Tokoh Jean Francois Lyotard). Refleksi Jurnal Filsafat dan 

Pemikiran Islam, 23(2). https://doi.org/10.14421/ref.v23i2.5270 

Friskila, A., Sugeanti, W., Sallo, J. N., Emelda, E., & Arrang, K. D. (2023). Rekonseptualisasi Teologi 

Kristen Dalam Konteks Postmodernisasi Dan Era Kontemporer: Tinjauan Terhadap 

Tantangan Dan Peluang. Humanitis: Jurnal Homaniora, Sosial dan Bisnis, 1(4), 402–419. 

Himmah, F., & Khumaini, F. (2024). Integrasi Positivisme dalam Pendidikan Keislaman: Sebuah 

Tinjauan Epistemologis. AL AUFA: Jurnal Pendidikan Dan Kajian Keislaman, 6(02), 70–99. 

Ilyas, M. (2024). Paradigma Tradisionalisme, Modernisme, dan Postmodernisme dalam Pendidikan 

Agama Islam: Dari Ulumuddin ke Dir? Sah Islamiyah hingga Kajian Multidisipliner. Jurnal 

Kolaboratif Sains, 7(11), 4003–4008. 

Irawati, D., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Positivisme, Pospositivisme, Teori Kritis, dan 

Konstruktivisme dalam Perspektif “Epistemologi Islam.” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 4(8), 870–880. https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.358 

Karimaliana, K., Zaim, M., & Thahar, H. E. (2023). Pemikiran Rasionalisme: Tinjauan Epistemologi 

terhadap Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan dan Pengetahuan Manusia. Journal of Education 

Research, 4(4), 2486–2496. https://doi.org/10.37985/jer.v4i4.768 

Khodijatussoleha, N., Komarudin, K., Hasanah, E., Ismatullah, A., & Malik, M. I. (2024). Efektivitas 

Media Video Animasi Islami terhadap Peningkatan Kemampuan Literasi dalam 

Pembelajaran PAIBP di Sekolah Dasar. Kharismatik : Jurnal Ilmu Pendidikan, 2(1), 49–67. 

https://doi.org/10.70757/kharismatik.v2i1.59 

Lubis, M. U., Siagian, F. A., Zega, Z., Nuhdin, N., & Nasution, A. F. (2023). Pengembangan 

Kurikulum Merdeka Sebagai Upaya Peningkatan Keterampilan Abad 21 Dalam Pendidikan. 

ANTHOR: Education and Learning Journal, 2(5), 691–695. 

https://doi.org/10.31004/anthor.v1i5.222 

Marjuki, S. N. F., Nada, Z. Q., Haq, M. I., & El-Yunusi, M. Y. M. (2024). Konsep Epistemologi Bayani, 

Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. DINAMIKA : Jurnal Kajian Pendidikan 

dan Keislaman, 9(1), 32–53. https://doi.org/10.32764/dinamika.v9i1.4190 

Maryani, M., Siregar, I., Syukriss, A., & Munte, R. S. (2024). Kontruksi Epistemologi Ilmu 

Pengetahuan. Jurnal Genta Mulia, 15(2), 211–223. 

Muhamad Ibnu Malik, Erihadiana, M., & Muslih, H. (2023). Strategi Implementasi Model Kurikulum 

Agama dan Kurikulum Dinas pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Al-Mau’izhoh, 

5(2), 308–318. https://doi.org/10.31949/am.v5i2.7252 

Nurpina, A., Sonia, G., Maulidina, S., Zurrahmah, Z., & Parhan, M. (2025). Peran Filsafat Dalam Ilmu 

Pengetahuan: Fondasi Epistemologis Dan Relevansinya Di Era Modern. J-KIP (Jurnal 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan), 6(3), 897. https://doi.org/10.25157/j-kip.v6i3.19476 

Nurviana, D. & M. Husnaini. (2025). Epistemologi Pendidikan: Perspektif Barat Dan Islam. At-

Thullab : Jurnal Mahasiswa Studi Islam, 7(1), 173–197. 

https://doi.org/10.20885/tullab.vol7.iss1.art12 

Parida, P., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Fadhil Rizki, A. (2021). Kontruksi Epistimologi Ilmu 

Pengetahuan. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 273–286. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.35503 

Pratami, R. (2024). Pendekatan Konstruktivisme dalam Kebijakan Pembelajaran Berbasis Proyek: 

Transformasi Pendidikan Menuju Kreativitas dan Kolaborasi Constructivism Approach in 

Project-based Learning Policy: Transforming Education Toward Creativity and 

Collaboration. Jejaring Administrasi Publik, 16(2), 76–87. 

Priyatna, M. (2019). Telaah Kritis Konsep Ide Besar (Fritjof Capra), Anything Goes (Paul 

Feyerabend), Dan Krisis Sains Modern (Richard Tarnas), Dalam Upaya Rekonstruksi 



Muhamad Ibnu Malik, N. Fitri Amaliya, Urwah,  Imroatus Solihah, Adang Hambali 

52 

 

Pemikiran Pendidikan Islam. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 8(01), 125. 

https://doi.org/10.30868/ei.v8i01.358 

Purba, R. (2025). Kritik Hermeneutik Filsafat Islam atas Dominasi Positivisme dalam Pendidikan 

Madrasah di Indonesia. Al-Qarawiyyin: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 1(3), 193–207. 

https://doi.org/10.64691/al-qarawiyyin.v1i3.51 

Setiawan, P. A. (2024). Positivisme Sebagai Era Baru Filsafat dan Pengaruhnya Dalam Kajian Sosial 

Islam. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 16(2), 330–341. 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3431 

Sundaro, H. (2022). Positivisme Dan Post Positivisme: Refleksi Atas Perkembangan Ilmu 

Pengetahuan Dan Perencanaan Kota Dalam Tinjauan Filsafat Ilmu Dan Metodologi 

Penelitian. MODUL, 22(1), 21–30. https://doi.org/10.14710/mdl.22.1.2022.21-30 

Suryandari, K. (2023). Pembelajaran tematik di sekolah dasar dalam pandangan teori perenialisme 

Plato. Jurnal Papeda: Jurnal Publikasi Pendidikan Dasar, 5(1), 67–80. 

Zahwan, M. Z. K., & Nursikin, M. (2025). Filsafat Pendidikan Berbasis Sistematika Wahyu: Telaah 

Pendidikan Nilai Pada SD Integral Hidayatullah Salatiga. Journal of Innovative and 

Creativity (Joecy), 5(2), 9044–9055. https://doi.org/10.31004/joecy.v5i2.1571 

 


